ANGELO Ruscont

A PROPOSITO DI “UT QUEANT LAXIS”

L’inno in strofe saffica Ut queant laxis & uno dei pilt alti contributi
dell’etd carolingia alla poesia sacra.! Documentato a partire dal IX seco-
lo, entrd ben presto nella liturgia ai Vespri di s. Giovanni Battista. Fu at-
tribuito a2 Paolo Diacono (ca. 720- ca. 799), ma oggi si giudica piti pru-
dente considerarlo di autore incerto.? La sua notorietd & dovuta al fatto
che Guido d’Arezzo I’ha utilizzato nell’ambito del metodo per apprende-
re un canto sine magistro. sulla strofa iniziale ha collocato la melodia di
cui si serviva per far memorizzare i suoni, facendo corrispondere ai sei
emistichi degli endecasillabi altrettanti incisi melodici che cominciano
ciascuno un grado pitt all’acuto del precedente. I suoni corrispondenti al-
le sillabe iniziali degli emistichi sono i primi sei suoni della scala e da
queste sillabe, nei Paesi latini, hanno preso nome le note musicali; il set-
timo suono, in principio privo di sillaba propria, & stato pidl tardi chiama-
to 87 utilizzando le lettere iniziali dell'invocazione Sancte Iobannes, che
costituisce I’adonio:

queant laxis [relsonare fibris
[Milra gestorum famuli tuorum,
[Sollve polluti [fabii reatum,
[Slancte [oannes.

! Sigle:
CCCM  Corpus Christianorun - Continuatio Medigevalis

CSM  Corpus Scriptorun: de Musica
PL FPatrologia Latina.

1l presente studio approfondisce una proposta interpretativa delineata in Guibo D’ AREZ-
20, Le opere (Micrologus, Reguiae rhythmicae, Prologus in Antiphonarium, Epistola ad Michae-
{em, Epistola ad archiepiscopum Mediolanensem). Introduzione, traduzione e commento a cuta
di Angelo Rusconi, Firenze, Edizioni del Galluzzo per la Fondazione Franceschini, 2005 («la
tradizione musicale», 10 - «Le regole della musica», 1}, p. 157 nota 24. Le citazioni e traduzio-
ni di passi di Guido provengono da questa edizione. Ringrazio Giulio Cattin e Agostino Ziino
per aver letto il dattloscritto, comunicandomi preziose osservazioni,

2 La poesia carolingia, a cura di Francesco Stella, Firenze, Le Lettere, 1995 («Le Lette-
re/Universita», 3 - «Le antologie», 1), p. 464.


daolm
Casella di testo
Studi musicali, 35/2 (2006):  301-308.


302 ANGELO RUSCONI

Sia sul testo sia sulla melodia si & molte discusso. In tempi recenti ha
destato scalpore la lettura del carme formulata da Jacques Viret in colla-
borazione col compianto Jacques Chailley: in breve, la prima strofa del-
I'inno conterrebbe un crittogramma ispirato al simbolismo cristologico e
battesimale della morte e della rinascita.? 1l testo nascosto sarebbe preci-
samente la combinazione di quattro crittogrammi, risultanti dalla combi-
nazione delle sillabe iniziali degli emistichi della prima strofa, con I’ag-
giunta della sillaba Io di Iobannes, interna all’adonio:

RE-SOL-UT-IO
& il termine che significa la dissoluzione corporale nel processo vita-morte-vita

SAN-IO

di il nome del profeta Ionas (Giona), prefigurazione della morte e risutrezione
di Cristo, come indicato da Gesli stesso

FA-LA + SOL
& PAlfa che trova il suo Omega, collocato al centro della sillaba So, il sole fonte
di vita
MIM+D

esprime la somma di 1000 (M) piti 1 (I), il pit grande numero trascrivibile da solo
e il piu piccolo, prolungando per cosi dire il simbolismo precedente

La proposta Chailley-Viret & suggestiva, benché presenti alcuni pro-
blemi: ad esempio, secondo Francesco Stella, questo «sarebbe I'unico in-
no crittografico non solo di Paolo Diacono, ma di tutto ’Alto Medio-
evow,' quantomeno sviluppato su sillabe anziché su lettere. Sta di fat-
to che, anche a prescindere dalla componente “enigmatica”, I'inno Ut
queant laxis presenta realmente molteplici piani di lettura e profondi
contenuti simbolici, non adeguatamente messi in evidenza dalle traduzio-
ni e dai commenti moderni,

La chiave di decifrazione dell’inno si trova nella prima strofa. Cosi
suonano le due pil diffuse traduzioni italiane, la prima delle quali risale
al 1956:

* Jacques VRET, Un cryptogramme carolingien du Christ-Soleil, in Le soleil, Iz une et les
étodles au Moyen Age, Actes du colloque du CUER-MA (Aix-en-Provence, 25-27 février 1983),
Aix-en-Provence - Marseille, CUER-MA - Université de Provence - Laffitte, 1983, pp. 419-435
(«Publications du Centre universitaire d’études et de recherches médiévales aixois» = «Séné-
fiancew, 13); Jacoues CHAILLEY, Ut gueant laxis et les origines de la gamme, «Acta Musicologi-
ca», LVI, 1984, pp. 48-69; CHAILLEY-VIRET, Le symbolisme de ln gamme, «La Revue Musicale»,
CCCCVII-CCCCIX, 1988 {doppio numero monografico}.

* La poesia carolingia cit., p. 464.



A PROPOSITO DI “UT QUEANT LAXIS” 303

Perché possano i servi sulla lenta lira
far risuonare le tue mirabili gesta, .
sciogli la colpa dell'impuro labbro, !
o San Giovanni’ '

La seconda & del 1995:

Perché alle corde lente i servi tuoi
della tua storia la grandezza suonino
libera, san Giovanni, dal peccato
queste mie labbra.s

5
-t

(T

3
]

11 significato non & trasparente. Soprattutto & molto strano laccenno
alle “corde lente” della lira: perché i cantori dovrebbero supplicare g; -
Giovanni di farli cantare su una lira scordata? (Cosi sarebbe se le corde
fossero lente, molli, allentate). Il fatto & che questa strofa presenta up si-
gnificato letterale e uno allegorico: i traduttori non hanno colto esati: &
mente il primo, che & un discorso riguardante 'emissione della yoas
umana. L'invocazione che apre I'inno a s. Giovanni descrive il problei
della raucedine causata dalla presenza di catarro sulle corde vocali, le
quali, vibrando, non riescono a unirsi perfettamente: il suono nasce mfat.
il dalla vibrazione delle corde vocali accostate, provocata dal flusso d’
emesso dai polmoni. Ecco una traduzione che mette in luce questa it
magine:

Affinché con le corde vocali libere i {tuoi) servi
possano cantare le tue mirabili gesta,

sciogli il catarro dalla bocca contaminata,

o san Giovanni,

Nulla a che fare con le corde della lira (e quindi con 'unione di épi-
rito cristiano e immagini classiche qui segnalata dai commentatori!): /#%s
(...) fibris significa “con le corde vocali morbide, non dure, sciolte, Beén
vibranti”’; polluti labii reatun: si riferisce al catarro che impedisce loro"di
vibrare adeguatamente precludendo la buona emissione della voce: La
metafora morale & chiara: perché i fedeli possano lodare il santo con voce
libera e sciolta {cioé a buon diritto), la loro anima deve essere purlﬁcata
da ogni traccia di peccato. I significati nascosti sono presentati dietro
un’immagine vividamente realistica, secondo un modo di procedere de-

7 GuuserpE VECCHI, Poesia latina medievale, Parma, Guanda, 1958, p. 38.
& La poesia carolingia cit., p. 279.



304 ANGELO RUSCONI

stinato a duratura fortuna nella letteratura medioevale. Ecco un esempio
di traduzione che cerca un equilibrio fra la lettera e il messaggio spiritua-
le, mettendo in secondo piano la metafora canora:

Affinché con chiara voce i {tuoi) servi
possano cantare le tue mirabili gesta,

libera dalla colpa le loro labbra contaminate,
o san Giovanni.

Su questa linea, risulta molto buona la traduzione inglese di Donald
J. Grout:

So that your servants may freely sing forth the wonders of your deeds,
remove all stain of guilt from their unclean lips, O Saint John.?

L’unione nella prima strofa di un contenuto spirituale e di puntuali
riferimenti al canto & probabilmente una delle ragioni che hanno spinto
Guido ad scegliere 'inno Ut queant laxis per la sua didattica musicale:
esso poteva essere presentato come una “preghiera del cantore”.

1l senso letterale, che non & stato capito in epoca moderna, era chia-
ro ai lettori antichi, E qui riemerge la figura di Paolo Diacono, al quale
fu attribuita la paternita dei versi, oggi messa in dubbio. In effetti, dei
manoscritti giunti fino a noi, uno solo riporta il nome del grande scritto-
re carolingio;® ma nel Medioevo la tradizione attributiva doveva essere
abbastanza diffusa, se nella prima meta del XTI secolo Ut gueant laxis &
annoverato fra le sue opere da Pietro Diacono di Montecassino (1107-
1159)° e se pressappoco nello stesso periodo Giovanni Beleth (ripreso
nella seconda meta del XIII secolo da Guglielmo Durando) pud riporta-
re una bella leggenda sulle origini della composizione:

Paulus hystoriographus diaconus Romane curie monachus Cassinensis, qua-
dam die, cum vellet cereum consecrare, rauce facte sunt fauces eius, cum prius
vocalis esset; ut ergo vox sibi restitueretur, ympnum ad honorem sancti Iohan-
nis composuit, scilicet Uz gueant laxis et cetera. Unde in principio petit vocis

" DoNALD J. Grour, A History of Western Music, New York, Norton, 1996, p. 78. Alla
fine, rispetto alle traduzioni recenti, & ancora piti appropriata quella di Ernesto Dalla Libera in
un diffuso volume di canti promosso dai Ceciliani italiani: «Perché i devoti possano cantare |
con tutta lena le tue mirabili gesta | togli la reita che contamina il labbro | 0 San Giovanni», in
Liber Cantus, a cura di Mons. Ernesto Dalla Libera, Roma, Associazione Italiana Santa Cecilia,
1923¢, p. 175. Ringrazio il prof. Giulio Cattin per avermi segnalato questa pubblicazione.

¥ La poesia carolingia cit., p. 464,

? Petrt Diacont De viris illustribus casinensibus, PL 173, coll. 1003-1050, cap. VIII (De
Pazulo), 1016-1019: 1017.



A PROPOSITO DI “UT QUEANT LAXIS” 305

restitutionem, quam obtinuit, sicut restituta est Zacharie merito sancti Tohan-
nis. ™

Paolo, lo storiografo, diacono della curia romana, monaco a Montecassino,
un giorno, volendo consacrare il Cero, si trovd afflitto da raucedine, mentre pri-
ma aveva voce sonora. Cosl compose un inno in onore di s. Giovanni, cioé Ut
queant laxss, nel quale, all’inizio, chiede che gli sia restituita la voce, e la riebbe,
cosl come fu restituita a Zaccaria per merito dello stesso s. Giovanni,

1l racconto dimostra che I'immagine che apre I'inno era ben compre-
sa nel Medioevo. Essa da adito a una sequenza di echi simbolici: Paolo
Diacono compone I'inno dopo aver chiesto a s. Giovanni Battista di libe-
ratlo dalla raucedine che gl’impedisce di cantare ’Exsultet, il cantico che
s’intona per la benedizione del Cero; & dunque la Vigilia pasquale, la sa-
cratissima nox nella quale si celebra il Battesimo, quel Battesimo che s.
Giovanni conferl a Gesil nel fiume Giordano.

11 gioco di specchi non & finito. 1l testo di Giovanni Beleth evidenzia
un ulteriore rimando, ultimo anello della catena: ’episodio evangelico di
Zaccaria, padre del Battista, che recupera miracolosamente la voce alla

nascita del figlio:

Elisabeth autem impletumn est tempus pariendi, et peperit filium [...] Et fac-
tum est in die octavo, venerunt circumcidere puerum, et vocabant eum nomine
patris sui Zacariam. Et respondens mater eius, dixit: Nequaquam, sed vocabitur
Ioannes [...]. Innuebant autem patri eius quem vellet vocari eum. Et postulans
pugillarem scripsit, dicens: Ioannes est nomen eius. Et mirati sunt universi.
Apertum est autem illico os eius et lingua eius, et loquebatur benedicens Deum."

Per Elisabetta intanto si compi il tempo del parto e diede alla luce un figlio
[...]. All’ottavo giorno vennero per circoncidere il bambino e volevano chiamatlo

10 Cap. 135d = loHannis BELETH Summa de ecclesiasticis officiis, edita ab Heriberto Dou-
teil, 2 voll,, Turnholti, Brepols, 1976, II, p. 261 (CCCM 41 A). 1l testo pressoché identico di
Durando, Rationale divinoram oﬁ‘zczomm, Lib. VTI, cap. 14, si legge in GUILLELMI DURANTI Ra-
tionale Divinorum Officiorum, edd. Anselme Davtil- Timothy M. Thibodeau (vol. 3: adiuvante
Bertrand G. Guyot), 3 voll., Turnhout, Brepols, 1995-2000, ]]I (CCCM 140 B) p. 56: segnalo
che la punteggiatura proposta dagli editori nella prima frase di questo passo & poco convincen-
te, per non dire sicuramente errata, ma ¢id non influisce sulla questione. L’attribuzione ritorna
periodicamente, ad esempio in Giacomo da Liegi nel libro VI dello Speculum musicae: cir. Ja-
coBl LEoDIENSIs Speculum musicae, ed. Roger Bragard, s.l., American Institute of Musicology,
1973 (CSM 3/6), p. 165; il ricorrere negli autori successivi pud essere verificato facilmente me-
diante i sussidi elettronici del Thesaurus musicarnm latinarum curato da Thomas Mathiesen.
Pii tardi, sulla scorta del commento al Vangelo di Luca di Alberto Magno (1200-1280), alcuni
scrittori di musica tedeschi (Georg Rhau, Hermann Finck) fanno il nome di s. Gerolamo; altri,
ad esempio 'autore dei Quatuor principalia musicae, si richiamano senz’sltro a Gregorio Ma-
gno: anche per queste attribuzioni si rimanda al citato Thesaurus.

U Lel, 57-64.



306 ANGELO RUSCONI

col nome di suo padre, Zaccaria. Ma sua madre intervenne: «No, si chiamerd
Giovanni» [...]. Allora domandavano con cenni a suo padre come voleva che si
chiamasse. Egli chiese una tavoletta, e scrisse: «Giovanni & il suo nome». Tutti
furono meravigliati. In quel medesimo istante gli si apri la bocca e gli si sciolse la
lingua, e parlava benedicendo Dio.

Esattamente a questo episodio fanno riferimento la seconda e la ter-
za strofa di Ut queant laxis:

Nuntius celso veniens Olympo
Te patri magnum fore nasciturum
Nomen et vitae seriem gerendae
Otdine promit.

Ille promissi dubius superni

Perdidit promptae modulos loquelae;
sed reformasti genitus peremptae
organa vocis.

Un messaggero dell’eccelso Olimpo
annuncia il nascituro insigne al padre,
e il nome e della vita che farai

tutta la storia.

Incerto sulla promessa celeste

perse misura del patlare pronto;

ma tu, nascendo, gli guaristi ’organo
di morta voce.?

Partendo dalla metafora della raucedine che rende impossibile il
canto, I'inno innesta un complesso gioco di simbolismi che il religioso
medioevale afferrava immediatamente nella sua rete di immagini e di si-
gnificati morali e anagogici. Solo ripercorrendo per intero questo itinera-
rio simbolico si disvela la profonda riflessione cristologica e battesimale
che sostanzia le strofe. Come i cantori possono elevare in pienezza la loro
voce dopo essersi liberati dalP’impurita del catarro, cosi dopo esserci pu-
rificati dalla colpa possiamo degnamente cantare le lodi a Giovanni il
Battista, «quasi ortus solis», «qui optulit novum tempus»,” precursore di
Colui che battezza a nuova vita, e intraprendere il cammino verso Dio.
Al silenzio mortale del peccato e della cecita spirituale si contrappone la
calda voce di coloro che si sono rinnovati e che hanno riconosciuto la

12 Testo e ttaduzione da La poesia carolingia cit., pp. 278-279.
1 Dimantus, Rationale, VII, 2, ed. cit. p. 55.



A PROPOSITO DI “UT QUEANT LAXIS” 307

Veritd, come Zaccaria, al quale fu restituita la favella quando riconobbe
nel figlio il profeta dell’Altissimo. La cotretta comprensione della prima
strofa & la chiave d’accesso a un’articolata elaborazione teologica che cor-
risponde a quella suggerita dal crittogramma di Chailley-Viret, anch’essa
cristologica e battesimale, in parte confermandola, al tempo stesso deli-
neandosi in termini meno inclini a certe sfumature esoteriche talora acca-
rezzate dai due studiosi.

Sarebbe perd sbagliato affermare che il particolare contenuto dell'in-
no sia stata 'unica ragione della scelta di Guido. E vero che la melodia
con cui ha rivestito Ut gueant laxis & sostanzialmente di sua invenzione,
come ha dimostrato Jacques Chailley: * la melodia liturgica con cui I'inno
si cantava al tempo di Guido (e prima di lui) non presenta mai, in qual-
siasi delle varianti testimoniate dai manoscritti di tutta Eutopa, la caratte-
ristica ascesa a gradi congiunti, emistichio dopo emistichio. Dunque,
Guido non ha scelto quest’inno per le sue caratteristiche musicali. Ma la
struttura metrica fu sicuramente decisiva: non avrebbe potuto servirsi, ad
esempio, dei brevi dimetri giambici ‘ambrosiani’, avendo bisogno di sei
sezioni, qui fornite dagli emistichi dei tre endecasillabi; oltretutto, comin-
ciando le frasi melodiche con note successive ascendenti fino a L, 'ado-
nio conclusivo — che da spazio per riportare la melodia sulla finalis -
giunge perfettamente opportuno.

La stessa struttura, tuttavia, era presente in altri inni liturgici, le cui
melodie avrebbero potuto benissimo essere adattate o ricomposte dal
musico.’ Dobbiamo allora concludere che 'inno Ut gueant laxis offriva
una serie di felici convergenze in ordine sia al contenuto sia alla struttu-
ra, che Guido ha certamente tenuto presenti. Esso si prestava perfetta-
mente ad un uso didattico, musicale e morale e ai giovani alunni propo-
neva s. Giovanni quale una sorta di patrono.” Lo dimostra un paralleli-
smo che non mi sembra sia stato gid messo in evidenza, Il capitolo XVII
del Micrologus illustra un metodo per allenare I'allievo a costruire una

14 Si veda ad esempio nell'esegesi di Durando la significativa allegoria del sole, sopra ac-
cennata, e il riferimento alla discesa agli Inferi (VIT, 1).

¥ Cuaniey, Ut gueant laxis cit., pp. 57-59. Forse, piit che una composizione ex #ovo, si
tratta pidt propriamente di un adattamento della melodia liturgica abitualmente cantata in Ita-
lia, ma cié non cambia i termini della questione,

% Jui, pp. 66-67.

7 In ambito divulgativo (ad esempio in numerosi siti web) si afferma che Guido avrebbe
adottato 'inno Ut gueant laxés in quanto s, Giovanni Battista era il patrono dei cantori: cié & in
realtd una conseguenza dell’'uso fattone da Guido. Tradizionalmente, patrono dei cantori di
chiesa & s, Gregorio Magno, come s, Cecilia dei musicisti in generale e Davide dei cantant.



308 ANGELO RUSCONI

buona melodia: * ora, il testo del primo esempio, tappa iniziale dell’ap-
prendimento, & in onore di s. Giovanni ed esprime un concetto affine al-
la prima strofa di Ut queant laxis, con il tristico del quale condivide il
metro endecasillabo:

Sancte Johannes meritorum tuorum
Copias nequeo digne canere.”

O san Giovanni, non so cantare degnamente
L’abbondanza dei tuoi meriti,

In questo caso il “non saper cantare degnamente” si riferisce all’ine-
sperienza dei cantoti/compositori che con questo metodo muovono i pri-
mi passi del loro éter ad musicam.

'8 JoSEPH SMITS VAN WAESBERGHE, Guido d’Arexzo and Musical Improvisation, «Musica
Disciplina», V, 1951, pp. 55-63.
¥ Micrologus XV, 18,





