
ANGELO RuscoNI 

A PROPOSITO DI "UT QUEANT LAXIS" 

L'inno in strofe saffica Ut queant laxis è uno dei più alti contributi 
dell'età carolingia alla poesia sacra.' Documentato a partire dal IX seco­
lo, entrò ben presto nella liturgia ai Vespri di s. Giovanni Battista. Fu at­
tribuito a Paolo Diacono (ca. 720- ca. 799), ma oggi si giudica più pru­
dente considerarlo di autore incerto.' La sua notorietà è dovuta al fatto 
che Guido d'Arezzo l'ha utilizzato nell'ambito dd metodo per apprende­
re un canto sine magistro: sulla strofa iniziale ha collocato la mdodia di 
cui si serviva per far memorizzare i suoni, facendo corrispondere ai sei 
emistichi degli endecasillabi altrettanti incisi mdodici che cominciano 
ciascuno un grado più all'acuto dd precedente. I suoni corrispondenti al­
le sillabe iniziali degli emistichi sono i primi sei suoni della scala e da 
queste sillabe, nei Paesi latini, hanno preso nome le note musicali; il set­
timo suono, in principio privo di sillaba propria, è stato più tardi chiama­
to Si utilizzando le lettere iniziali dell'invocazione Sancte lohannes, che 
costituisce l'adonio: 

1 Sigle: 
CCCM 
CSM 
PL 

llliJ queant laxis ~sonare fihris 

IMllra gestorum l!iilmu!i tuorum, 

~e polluti ~bii reatum, 

l§lancte OOoannes. 

Corpus Christianorum - Continuatio Mediaevalis 
Corpus Scriptorum de Musica 
Patrologia Latina. 

TI presente studio approfondisce una proposta intespretativa delineata in Gumo o' AREz­
zo, Le opere (Micrologus, Regulae rhythmicae, Prologus in Antiphonarium, Epistola ad Michae­
lem, Epistola ad archiepiscopum Mediolanensem). Introduzione, traduzione e commento a cura 
di Angelo Rusconi, Firenze, Edizioni del Galluzzo per la Fondazione Franceschini, 2005 («La 
tradizione musicale», 10 - «Le regole della musica», 1), p. 157 nota 24. Le citazioni e traduzio­
ni di passi di Guido provengono da questa edizione. Ringrazio Giulio Cattin e Agostino Ziino 
per aver letto il dattiloscritto, comunicandomi preziose osservazioni. 

2 La poesia carolingia, a cura di Francesco Stella, Firenze, Le Lettere, 1995 (<<Le Lette­
re/Università», 3 ·-«Le antologie>>, 1), p. 464. 

daolm
Casella di testo
Studi musicali, 35/2 (2006):  301-308.



302 ANGELO RUSCONI 

Sia sul testo sia sulla melodia si è molto discusso. In tempi recenti ha 
destato scalpore la lettura del carme formulata da J acques Viret in colla­
borazione col compianto Jacques Chailley: in breve, la prima strofa del­
l'inno conterrebbe un crittogramma ispirato al simbolismo cristologico e 
battesimale della morte e della rinascita.' TI testo nascosto sarebbe preci­
samente la combinazione di quattro crittogrammi, risultanti dalla combi­
nazione delle sillabe iniziali degli emistichi della prima strofa, con l'ag­
giunta della sillaba Io di Iohannes, interna all'adonio: 

RE-SOL-UT-10 
è il termine che significa la dissoluzione corporale nel processo vita-morte-vita 

SAN-IO 
dà il nome del profeta lonas (Giona), prefigurazione della morte e risurrezione 

di Cristo, come indicato da Gesù stesso 

FA-LA+ SOL 
è l'Alfa che trova il suo Omega, collocato al centro della sillaba Sol, il sole fonte 

di vita 

MI (M+ l) 
esprime la somma di 1000 (M) più l (D, il più grande numero trascrivibile da solo 

e il più piccolo, prolungando per così dire il simbolismo precedente 

La proposta Chailley-Viret è suggestiva, benché presenti alcuni pro­
blemi: ad esempio, secondo Francesco Stella, questo «sarebbe l'unico in­
no crittografico non solo di Paolo Diacono, ma di tutto l'Alto Medio­
evo»,' quantomeno sviluppato su sillabe anziché su lettere. Sta di fat­
to che, anche a prescindere dalla componente "enigmatica", l'inno Ut 
queant laxis presenta realmente molteplici piani di lettura e profondi 
contenuti simbolici, non adeguatamente messi in evidenza dalle traduzio­
ni e dai commenti moderni. 

La chiave di decifrazione dell'inno si trova nella prima strofa. Così 
suonano le due più diffuse traduzioni italiane, la prima delle quali risale 
al1956: 

' JACQUES VIRET, Un cryptogramme carolingien du Christ-Soleil, in Le soleilla lune et !es 
étoiles au Moyen Age, Actes du colloque du CUER-MA (Aix-en-Provence, 25-27 février 1983), 
Aix-en-Provence- Marseille, CUER-MA- Université de Provence- Laffitte, 1983, pp. 419-435 
(«Publications du Centre universitaire d'études et de recherches médiévales aixois» = <<Séné­
fiance», 13); JACQUES CHAILLEY, Ut queantlaxis et !es origines de la gamme, <<Acta Musicologi­
ca», LVI, 1984, pp. 48-69; CHAILLEY-VIRET, Le symbolisme de la gamme, <<La Revue Musicale», 
CCCCVIII-CCCCIX, 1988 (doppio numero monografico). 

4 La poesia carolingia cit., p. 464. 



A PROPOSITO DI "UT QUEANT LAXIS" 

Perché possano i servi sulla lenta lira 
far risuonare le tue mirabili gesta, 
sciogli la colpa dell'impuro labbro, 
o San Giovanni.' 

La seconda è del1995: 

Perché alle corde lente i servi tuoi 
della tua storia la grandezza suonino 
libera, san Giovanni, dal peccato 
queste mie labbra. 6 

30} 

"' ':"'' 

n significato non è trasparente. Soprattutto è molto strano l' accenti.o 
alle "corde lente" della lira: perché i cantori dovrebbero supplicare s;· 
Giovanni di farli cantare su una lira scordata? (Così sarebbe se le corde 
fossero lente, molli, allentate). n fatto è che questa strofa presenta un si­
gnificato letterale e uno allegorico: i traduttori non hanno colto esatl:'a~ 
mente il primo, che è un discorso riguardante l'emissione della v~ 
umana. L'invocazione che apre l'inno a s. Giovanni descrive il problA 
della raucedine causata dalla presenza di catarro sulle corde vocali;Je 
quali, vibrando, non riescono a unirsi perfettamente: il suono nasce inf&,l! 
ti dalla vibrazione delle corde vocali accostate, provocata dal flusso d'iiri~ 
emesso dai polmoni. Ecco una traduzione che mette in luce questa il«!. 
magine: ' ;~;,. 

i~ 
Affinché con le corde vocali libere i (tuoi) servi 
possano cantare le tue mirabili gesta, 
sciogli il catarro dalla bocca contaminata, 
o san Giovanni. 

'Pf?<l. ,,,., . 
.-:~:"l 
''!1 

-I~~.:-
. "~ ··- ,,~J":.-

Nulla a che fare con le corde della lira (e quindi con l'unione di spi­
rito cristiano e immagini classiche qui segnalata dai commentatori!): /l1#S 
( .. .) fibris significa "con le corde vocali morbide, non dure, sciolte, •Jtèi:i 
vibranti"; polluti labii reatum si riferisce al catarro che impedisce loro'ill 
vibrare adeguatamente, precludendo la buona emissione della voce; La 
metafora morale è chiara: perché i fedeli possano lodare il santo con vc:)ce 
libera e sciolta (cioè a buon diritto), la loro anima deve essere purificata 
da ogni traccia di peccato. I significati nascosti sono presentati dietro 
un'immagine vividamente realistica, secondo un modo di procedere de" 

' GIUSEPPE VECC!ll, Poesia latina medievale, Parma, Guanda, 1958, p. 38. 
6 La poesia carolingia cit., p. 279. 



304 ANGELO RUSCONI 

stinato a duratura fortuna nella letteratura medioevale. Ecco un esempio 
di traduzione che cerca un equilibrio fra la lettera e il messaggio spiritua­
le, mettendo in secondo piano la metafora canora: 

Affinché con chiara voce i (tuoi) servi 
possano cantare le tue mirabili gesta, 
libera dalla colpa le loro labbra contaminate, 
o san Giovanni. 

Su questa linea, risulta molto buona la traduzione inglese di Donald 
]. Grout: 

So that your servants may freely sing forth the wonders of your deeds, 
remove ali stain ofguilt from their unclean lips, O Saint John.7 

L'unione nella prima strofa di un contenuto spirituale e di puntuali 
riferimenti al canto è probabilmente una delle ragioni che hanno spinto 
Guido ad scegliere l'inno Ut queant laxis per la sua didattica musicale: 
esso poteva essere presentato come una "preghiera del cantore". 

TI senso letterale, che non è stato capito in epoca moderna, era chia­
ro ai lettori antichi. E qui riemerge la figura di Paolo Diacono, al quale 
fu attribuita la paternità dei versi, oggi messa in dubbio. In effetti, dei 
manoscritti giunti fino a noi, uno solo riporta il nome del grande scritto­
re carolingio; • ma nel Medioevo la tradizione attributiva doveva essere 
abbastanza diffusa, se nella prima metà del XII secolo Ut queant laxis è 
annoverato fra le sue opere da Pietro Diacono di Montecassino (1107-
1159)' e se pressappoco nello stesso periodo Giovanni Beleth (ripreso 
nella seconda metà del XIII secolo da Guglielmo Durando) può riporta­
re una bella leggenda sulle origini della composizione: 

Paulus hystoriographus diaconus Romane curie monachus Cassinensis, qua­
dam die, cum vellet cereum consecrare, rauce facte sunt fauces eius, cum prius 
vocalis esset; ut ergo vox sibi restitueretur, ympnum ad honorem sancti Iohan­
nis composuit, scilicet Ut queant laxis et cetera. Unde in principio petit vocis 

7 DoNALO J. GROUT, A History o/ Western Music, New York, Norton, 1996', p. 78. Alla 
fine, rispetto alle traduzioni recenti, è ancora più appropriata quella di Ernesto Dalla Libera in 
un diffuso volume di canti promosso dai Ceciliani italiani: «Perché i devoti possano cantare l 
con tutta lena le tue mirabili gesta l togli la reità che contamina il labbro l o San Giovanni», in 
Liber Cantus, a cura di Mons. Ernesto Dalla Libera, Roma, Associazione Italiana Santa Cecilia, 
1923', p. 175. Ringrazio il prof. Giulio Cattin per avermi segnalato questa pubblicazione. 

8 La poesia caroli'ngia cit., p. 464. 
9 PETRI DIACONI De viris illustribus casinensibus, PL 173, coli. 1003-1050, cap. VIII (De 

Pau/o), 10!6-1019: 1017. 



A PROPOSITO DI "UT QUEANT LAXIS" 305 

restitutionem, quam obtinuit, sicut restituta est Zacharie merito sancti Iohan-
• 10 rus. 

Paolo, lo storiografo, diacono della curia romana, monaco a Montecassino, 
un giorno, volendo consacrare il Cero, si trovò afflitto da raucedine, mentre pri­
ma aveva voce sonora. Cosi compose un inno in onore di s. Giovanni, cioè U t 
queant laxis, nel quale, all'inizio, chiede che gli sia restituita la voce, e la riebbe, 
cosi come fu restituita a Zaccaria per merito dello stesso s. Giovanni. 

n racconto dimostra che l'immagine che apre l'inno era ben compre­
sa nel Medioevo. Essa dà adito a una sequenza di echi simbolici: Paolo 
Diacono compone l'inno dopo aver chiesto a s. Giovanni Battista di libe­
rarlo dalla raucedine che gl'impedisce di cantare l' Exsultet, il cantico che 
s'intona per la benedizione del Cero; è dunque la Vigilia pasquale, la sa­
cratissima nox nella quale si celebra il Battesimo, quel Battesimo che s. 
Giovanni conferì a Gesù nel fiume Giordano. 

n gioco di specchi non è finito. n testo di Giovanni Beletb evidenzia 
un ulteriore rimando, ultimo anello della catena: l'episodio evangelico di 
Zaccaria, padre del Battista, che recupera miracolosamente la voce alla 
nascita del figlio: 

Elisabeth autem impletum est tempus pariendi, et peperit filiuro [. .. ] Et fac­
tum est in die octavo, venerunt circurocidere puerum, et vocabant euro nomine 
patris sui Zacariam. Et respondens mater eius, dixit: Nequaquam, sed vocabitur 
loannes [. . .]. Innuebant autem patri eius quero vellet vocari euro. Et postulans 
pugillarem scripsit, dicens: loannes est nomen eius. Et mirati sunt universi. 
Apertum est autem illico os eius et lingua eius, et loquebatur benedicens Deum." 

Per Elisabetta intanto si compi il tempo del parto e diede alla luce un figlio 
[. .. ].All'ottavo giorno vennero per circoncidere il bambino e volevano chiamarlo 

1° Cap. 135d = IoHANNJS BELETII Summa de ecclesiasticis o/ficiis, edita ab Heriberto Dou­
teil, 2 voli., Tumholti, Brepols, 1976, II, p. 261 (CCCM 41 A). ll testo pressoché identico di 
Durando, Rationale divinorum o/ficiorum, Lib. VII, cap. 14, si legge in Gun.I.ELMI DURANTI Ra­
tionale Divinorum Officiorum, edd. Anselme Davril·Timothy M. Thibodeau (vol. 3: adiuvante 
Bertrand G. Guyot), 3 voli., Tumhout, Brepols, 1995-2000, m (CCCM 140 B), p. 56: segnalo 
che la punteggiatura proposta dagli editori nella prima frase di questo passo è poco convincen­
te, per non dire sicuramente errata, ma ciò non influisce sulla questione. L'attribuzione ritorna 
periodicamente, ad esempio in Giacomo da Liegi nel libro VI dello Speculum musicae: cfr. }A­
COBI LEODmNSIS Speculum musicae, ed. Roger Bragard, s.I., American Institute of Musicology, 
1973 (CSM 3/6), p. 165; il ricorrere negli autori successivi può essere verificato facilmente me­
diante i sussidi elettronici del Thesaurus musicarum latinarum curato da Thomas Mathiesen. 
Più tardi, sulla scorta del commento al Vangelo di Luca di Alberto Magno (1200·1280), alcuni 
scrittori di musica tedeschi (Georg Rhau, Hermann Finck) fanno il nome di s. Gerolamo; altri, 
ad esempio l'autore dei Quatuor prindpalia musicae, si richiamano senz'altro a Gregorio Ma­
gno: anche per queste attribuzioni si rimanda al citato Thesaurus. 

ll Le l, 57-64 .. 



306 ANGELO RUSCONI 

col nome di suo padre, Zaccaria. Ma sua madre intervenne: «No, si chiamerà 
Giovanni» [. .. ]. Allora domandavano con cenni a suo padre come voleva che si 
chiamasse. Egli chiese una tavoletta, e scrisse: «Giovanni è il suo nome». Tutti 
furono meravigliati. In quel medesimo istante gli si aprila bocca e gli si sciolse la 
lingua, e parlava benedicendo Dio. 

Esattamente a questo episodio fanno riferimento la seconda e la ter-
za strofa di Ut queant laxis: 

Nuntius celso veniens Olympo 
Te patri magnum fore nasciturum 
Nomen et vitae seriem gerendae 
Ordine promit. 

llie promissi dubius supemi 
Perdidit promptae modulos loquelae; 
sed reformasti genitus peremptae 
organa vocis. 

Un messaggero dell'eccelso Olimpo 
annuncia il nascituro insigne al padre, 
e il nome e della vita che farai 
tutta la storia. 

Incerto sulla promessa celeste 
perse misura del parlare pronto; 
ma tu, nascendo, gli guaristi l'organo 
di morta voce. 12 

Partendo dalla metafora della raucedine che rende impossibile il 
canto, l'inno innesta un complesso gioco di simbolismi che il religioso 
medioevale afferrava immediatamente nella sua rete di immagini e di si­
gnificati morali e anagogici. Solo ripercorrendo per intero questo itinera­
rio simbolico si disvela la profonda riflessione cristologica e battesimale 
che sostanzia le strofe. Come i cantori possono elevare in pienezza la loro 
voce dopo essersi liberati dall'impurità del catarro, cosi dopo esserci pu­
rificati dalla colpa possiamo degnamente cantare le lodi a Giovanni il 
Battista, «quasi ortus solis», «qui optulit novum tempus»," precursore di 
Colui che battezza a nuova vita, e intraprendere il cammino verso Dio. 
Al silenzio mortale del peccato e della cecità spirituale si contrappone la 
calda voce di coloro che si sono rinnovati e che hanno riconosciuto la 

12 Testo e tradll2ione da La poesia carolingia cit., pp. 278-279. 
" DÌJRANrus, Rationale, VII, 2, ed. cit. p. 55. 



A PROPOSITO DI "UT QUEANT LAXIS" 307 

Verità, come Zaccaria, al quale fu restituita la favella quando riconobbe 
nel figlio il profeta dell'Altissimo. La corretta comprensione della prima 
strofa è la chiave d'accesso a un'articolata elaborazione teologica che cor­
risponde a quella suggerita dal crittogramma di Chailley-Viret, anch'essa 
cristologica e battesimale, 14 in parte confermandola, al tempo stesso deli­
neandosi in termini meno inclini a certe sfumature esoteriche talora acca­
rezzate dai due studiosi. 

Sarebbe però sbagliato affermare che il particolare contenuto dell'in­
no sia stata l'unica ragione della scelta di Guido. È vero che la melodia 
con cui ha rivestito Ut queant laxis è sostanzialmente di sua invenzione, 
come ha dimostrato J acques Chailley:" la melodia liturgica con cui l'inno 
si cantava al tempo di Guido (e. prima di lui) non presenta mai, in qual­
siasi delle varianti testimoniate dai manoscritti di tutta Europa, la caratte· 
cistica ascesa a gradi congiunti, emistichio dopo emistichio. Dunque, 
Guido non ha scelto quest'inno per le sue caratteristiche musicali. Ma la 
struttura metrica fu sicuramente decisiva: non avrebbe potuto servirsi, ad 
esempio, dei brevi dimetri giambici 'ambrosiani', avendo bisogno di sei 
sezioni, qui fornite dagli emistichi dei tre endecasillabi; oltretiJtto, comin · 
dando le frasi melodiche con note successive ascendenti fino a La, l'ado­
nio conclusivo - che dà spazio per riportare la melodia sulla /inalis -
giunge perfettamente opportuno. 

La stessa struttura, tuttavia, era presente in altri inni liturgici, le cui 
melodie avrebbero potuto benissimo essere adattate o ricomposte dal 
musico.'6 Dobbiamo allora concludere che l'inno Ut queant laxis offriva 
una serie di felici convergenze in ordine sia al contenuto sia alla struttu· 
ra, che Guido ha certamente tenuto presenti. Esso si prestava perfetta­
mente ad un uso didattico, musicale e morale e ai giovani alunni propo­
neva s. Giovanni quale una sorta di patrono." Lo dimostra un paralleli­
smo che non mi sembra sia stato già messo in evidenza. ll capitolo XVII 
del Micrologus illustra un metodo per allenare l'allievo a costruire una 

14 Si veda ad esempio nell'esegesi di Durando la significativa allegoria del sole, sopra ac­
cennata, e il riferimento alla discesa agli Inferi (Vll, 1). 

1
' CHAn.LEY, Ut queant laxis cit., pp. 57-59. Forse, più che una composizione ex novo, si 

tratta più propriamente di un adattamento della melodia liturgica abitualmente cantata in Ita­
lia, ma ciò non cambia i termini della questione. 

16 I vi, pp. 66-67. 
17 In ambito divulgativo (ad esempio in numerosi siri web) si afferma che Guido avrebbe 

adottato l'inno Ut queant laxis in quanto s. Giovanni Battista era il patrono dei cantori: ciò è in 
realtà una conseguenza dell'uso fattone da Guido. Tradizionalmente, patrono dei cantori di 
chiesa è s. Gregorio Magno, come s. Cecilia dei musicisti in generale e Davide dei cantanti. 



308 ANGELO RUSCONI 

buona melodia: 18 ora, il testo del primo esempio, tappa iniziale dell' ap­
prendimento, è in onore di s. Giovanni ed esprime un concetto affine al­
la prima strofa di Ut queant laxis, con il tristico del quale condivide il 
metro endecasillabo: 

Sancte Johannes meritorum tuorum 
Copias nequeo digne canere." 

O san Giovanni, non so cantare degnamente 
L'abbondanza dei tuoi meriti. 

In questo caso il "non saper cantare degnamente" si riferisce all'ine­
sperienza dei cantori/compositori che con questo metodo muovono i pri­
mi passi del loro iter ad musicam. 

18 
JosEPH SMITS VAN WAESBERGHE, Guido d'Arezzo and Musical Improvisation, «Musica 

Disciplina», V, 1951, pp. 55-63. 
19 Micrologus XVII, 18. 




